
philosophica
[330]



philosophica

serie blu

fondata da Leonardo Amoroso

diretta da Elio Franzini

comitato scientifico
Paolo D’Angelo, Roberta Dreon, Serena Feloj, Tonino Griffero

Paul Kottman, Giovanni Matteucci, Andrea Mecacci
Alberto L. Siani, Elena Tavani, Gabriele Tomasi



Edizioni ETS

Essere un corpo vissuto
Una prospettiva neofenomenologica

Tonino Griffero



www.edizioniets.com

© Copyright 2026
Edizioni ETS

Palazzo Roncioni - Lungarno Mediceo, 16, I-56127 Pisa
info@edizioniets.com
www.edizioniets.com 

Distribuzione 
Messaggerie Libri SPA 

Sede legale: via G. Verdi 8 - 20090 Assago (MI) 

Promozione 
PDE PROMOZIONE SRL 

via Zago 2/2 - 40128 Bologna 

ISBN 978-884677360-9
ISSN 2420-9198

© Tonino Griffero 2023
Titolo originale: 

Being a Lived Body. From a Neo-Phenomenological Point of View
(Routledge 2023)



PREMESSA

Un fenomeno resta un fenomeno. È molto 
bello se esso può essere anche spiegato, non di 
meno la spiegazione non aggiunge né toglie nulla.

Stein, 1985: 130

Sono cose che capitano. Si inizia con un progetto ambizioso 
che cerca di coordinare prospettive storiche e teoriche e ci si scontra 
quasi subito con l’enorme quantità di letteratura sul tema prescelto. 
E si finisce per essere quasi costretti ad ammettere che in fondo nes-
suno sa davvero, in modo esaustivo e incontrovertibile, né che cosa 
sia, né che cosa possa davvero fare un corpo vissuto o sentito (Leib). 
Non esistono dubbi sul fatto che tutto ciò che si fa, si pensa e si pro-
va accade anzitutto nel corpo per come lo viviamo (e solo in parte 
anche in quello organico-anatomico), come si sperimenta in modo 
fastidioso quando, ad esempio, il medico ci dichiara fisicamente sani 
anche se ci sentiamo male, e si rifugia, di conseguenza, in una spie-
gazione solo psicologica. Eppure, non esiste alcun consenso su come 
intendere questo corpo tanto scientificamente sfuggente quanto 
soggettivamente affidabile. All’iniziale incertezza circa la vaghezza 
del tema si aggiunge ben presto anche la fastidiosa consapevolezza 
della solo relativa originalità del lavoro fatto. Ciononostante, e per 
quanto irritante, l’incertezza non arriva al punto di minare del tutto 
la convinzione che una fenomenologia patica non può non riflettere 
sul corpo vissuto.

Altre difficoltà si affacciano non appena si analizza il corpo 
vissuto in modo esclusivamente descrittivo e come se si trattasse di 
una dimensione del tutto autonoma da quello che normalmente gli 
si oppone (anima, psiche, spirito, ragione, ecc.), ma anche quando si 
sottovaluta il pregiudizio corrente secondo cui con la nozione di cor-
po vissuto ci si riferisce a una dimensione opaca se non totalmente  



6	 Essere un corpo vissuto

irrazionale. Non sorprende affatto, quindi, che il concetto stesso 
possa incontrare numerose resistenze. A ciò si aggiunga che esso 
contraddice apertamente sia il cerebrocentrismo tacitamente carte-
siano oggi dominante nella ricerca accademica, sia il materialismo 
del senso comune cui esso dà vita, il quale notoriamente legittima 
in misura crescente, da un lato, il culto del corpo fisico e, dall’al-
tro, la crescente manipolazione biomedica del corpo organico (due 
fenomeni solo apparentemente distinti). Tuttavia, nessuna utopia 
tecnoscientifica potrà mai confutare del tutto l’esperienza in prima 
persona del corpo vissuto a cui dovrebbe esclusivamente guardare 
la fenomenologia, intenzionalmente ingenua, del mondo della vita. 
Accusarla, viceversa, di colpevole ingenuità non è che l’alibi dietro 
a cui il riduzionismo costruzionista contemporaneo cela (anche a se 
stesso) l’irriducibilità dell’esperienza corporea preriflessiva, disco-
noscendo così che i dubbi sull’evidenza corporea in prima persona 
sono possibili solo quando si fa propria una prospettiva già profon-
damente impoverita e disincarnata.

Resta comunque vero che questo libro ha via via ridimensiona-
to le proprie ambizioni iniziali. Deve infatti rinunciare tanto a una 
discussione approfondita del rapporto tra il corpo vissuto fenome-
nologico e l’embodiment cognitivista-enattivista quanto a una tratta-
zione esaustiva del ruolo storico-culturale del corpo (ma quale libro 
sarebbe davvero in grado di farlo?); tanto a un’analisi completa del 
cosiddetto body turn, avviato alcuni decenni fa dalle scienze umane, 
quanto a una ricostruzione filologicamente accurata dei molti auto-
ri qui esaminati. Ci si accontenta, quindi, di un testo che si sforza 
di trovare un equilibrio accettabile tra le sezioni più esplicitamente 
informative sul dibattito fenomenologico novecentesco sul corpo 
vissuto e quelle più esplicitamente critiche, come tali ovviamente 
meritevoli di ulteriori sviluppi.

Come si vedrà, appare francamente impossibile offrire all’in-
terno di un solo libro una trattazione veramente esaustiva dei modi 
molteplici in cui si è intesa la nozione di corpo vissuto. Tuttavia, 
poiché anche la più rigorosa ricostruzione storica di un problema 
concettuale comporta inevitabilmente un certo grado di parzialità 
teorica, conviene ammetterlo fin da principio: si intende qui discu-
tere le teorie (soprattutto) fenomenologiche del corpo vissuto nel 
Novecento a partire da un punto di vista assai preciso, quello neo-



	 Premessa	 7

fenomenologico. A partire, cioè, da un approccio filosofico che pri-
vilegia intenzionalmente le esperienze elementari e corporee della 
vita (respirare, mangiare, dormire, ecc.), nonché le questioni ecologi-
che, ossia ambientali e situazionali, che esse implicano. Ciò significa 
che lo spiritus rector teorico di questo lavoro è naturalmente il vasto 
progetto filosofico sviluppato da Hermann Schmitz a partire dagli 
anni Sessanta (cfr. infra, § 3.2) con il nome di Nuova Fenomenologia. 
Sebbene esso presenti inevitabilmente lacune e punti deboli, occorre 
riconoscere che il monumentale lavoro di Schmitz è sia il motivo ori-
ginario del mio interesse per la fenomenologia del Leib sia il punto 
di riferimento costante della ricerca.Veniamo ora a una sintesi della 
struttura del libro e dei suoi argomenti principali. Il primo capitolo 
spiega la crescente esigenza di una riflessione più matura sul cor-
po vissuto, solitamente considerata anticartesiana, e traccia la storia 
della sua rimozione a vantaggio della psiche e del corpo anatomico, 
ricordando altresì che lo studio rientra nel progetto di un’estetica pa-
tica e atmosferologica (Griffero, 2016) fondata sull’ipotesi che i sen-
timenti atmosferici siano forze diffuse nello spazio (vissuto) e che ri-
suonano nel corpo vissuto di chi li prova. Il capitolo si chiede inoltre 
se, e in quale misura, la distinzione tra corpo fisico e corpo vissuto sia 
una questione (solo) linguistica, un esito inesportabile della lingua 
tedesca, e per quale ragione le neuroscienze non offrano un accesso 
adeguato al corpo per come lo si sente. Si esaminano poi la teoria 
nietzscheana del corpo come Grande Ragione e l’enigmatico silenzio 
heideggeriano sul corpo, considerati come due esempi la cui influen-
za ha a lungo inibito lo sviluppo di un’autentica fenomenologia del 
Leib. Infine, il capitolo delinea le prime teorie fenomenologiche del 
Leib, impegnate a sottolinearne la centralità in ogni orientamento 
e l’irriducibilità alla mera dimensione fisiologica (Edmund Husserl, 
Max Scheler ed Edith Stein).

Il secondo capitolo offre una panoramica generale della tesi, 
tanto diffusa quanto abusata, che contrappone il corpo che siamo (il 
corpo-soggetto) al corpo che abbiamo (il corpo-oggetto), e si concen-
tra in particolare sull’opera di Helmut Plessner, esaminandone meriti 
e limiti. Approfondisce poi le prospettive della fenomenologia esisten-
zialista della tradizione francese (Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre e 
Maurice Merleau-Ponty), analizzando specialmente la tesi secondo cui 
è attraverso il corpo vissuto, di per sé sempre assente nel suo rapporto 



8	 Essere un corpo vissuto

transitivo con la realtà, che l’essere umano è essenzialmente nel mon-
do, potendo costantemente contare su una intenzionalità fungente che 
rende possibile una vera e propria comunione con il mondo. Questa 
prospettiva, che ha legittimato in seguito concetti ipermetafisici come 
chiasma e carne, ha indotto molti studiosi a considerare Merleau-Pon-
ty, con un’enfasi non del tutto giustificata, come il filosofo del corpo.

Il terzo capitolo esplora le teorie del corpo vissuto basate sul 
concetto di autoaffezione, a partire dalla filosofia (cristianissima) 
della vita di Michel Henry. Viene inoltre, e soprattutto, esposto l’ori-
ginale e ampio contributo della Nuova Fenomenologia di Hermann 
Schmitz, che introduce concetti chiave come la dinamica del corpo 
sentito, le isole del corpo sentito e la comunicazione della corporeità 
vissuta. Si esamina poi l’idea del corpo vissuto come luogo in cui 
risuonano le impressioni dell’ambiente, le sue affordances e quali-
tà affettive, alla luce di quanto proposto da autori come Bernhard 
Waldenfels e Thomas Fuchs. Andando oltre il ruolo descrittivo della 
fenomenologia, il capitolo esplora poi le teorie etiche e pragmatiche 
per le quali il corpo vissuto non è tanto un dato quanto un compi-
to, qualcosa da riscoprire e valorizzare in opposizione a una società 
crescentemente ossessionata dall’efficienza e dal ricorso a strumenti 
biotecnologici (Gernot Böhme e Richard Shusterman). Il capitolo si 
conclude con qualche riflessione sulla sociologia del corpo, e sugge-
risce la necessità anche di una sociologia del corpo vissuto, capace di 
valorizzare e integrare programmaticamente anche gli spunti neo-
fenomenologici, come tali decisamente contrari al riduzionismo sia 
culturalista sia fisicalista.

Qualche avvertenza è d’obbligo. Tutte le parentesi quadre nel corpo 
delle citazioni, dove non esplicitamente segnalato, sono nostre; i corsivi in-
terni alle citazioni, dove non esplicitamente segnalato, sono parte dei testi 
originali citati; tutti gli altri corsivi valgono come sottolineature dei concet-
ti e termini citati, oppure segnalano parole di lingue diverse dall’italiano 
(anche all'interno di citazioni in cui tali parole non erano in corsivo). Un 
problema particolare è posto dalla traduzione italiana del termine tedesco 
Leib: nel testo comparirà spesso non tradotto e, se tradotto, in accordo sia 
con le diverse scelte traduttive dei testi italiani utilizzati, sia con le differen-
ze concettuali degli autori stessi (laddove possibile, e dove la traduzione 
è particolarmente controversa, si ricorderà tra parentesi quadre il termine 
originale). L’abbondante, apparentemente eccessivo, uso delle citazioni ha 



	 Premessa	 9

due motivazioni: far parlare per quanto possibile gli autori stessi, in modo 
a) da colmare così, almeno in parte, una grave lacuna bibliografica, e cioè 
l’assenza di una vera antologia dei testi storicamente più rappresentativi sul 
tema del corpo vissuto; b) non sottovalutare lo stile dei singoli autori indaga-
ti, talvolta rilevante e pertinente almeno quanto l’argomentazione utilizzata.
Il libro è la traduzione italiana del testo inglese pubblicato nel 2024, ma, 
com’è ovvio, la versione italiana ha richiesto modifiche leggere sul piano 
del contenuto, e certamente più ingenti su quello dello stile e della sintassi. 





INDICE

Premessa	 7

Capitolo Primo
	 CHE COSA È IL CORPO VISSUTO?	 11

1.1.	Per approssimazione	 11
1.1.1.	Perché interessarsi di un corpo vissuto?	 19
1.1.2.	Il peccato originale di Cartesio (o del Cartesianesimo?)	 22
1.1.3.	Solo un bernoccolo linguistico?	 24
1.1.4.	La millenaria rimozione del corpo vissuto	 31
1.1.5.	Perché le neuroscienze non contano	 43

1.2.	Pietre d’inciampo o pietre angolari?	 49
1.2.1.	Il corpo è morto: viva il Corpo!	 50
1.2.2.	Il silenzio enigmatico di Heidegger sul corpo  
	 (un problema troppo difficile?)	 55

1.3.	Quando (quasi) tutto ha avuto inizio	 62
1.3.1.	Il Leib come oggettivazione della volontà	 63
1.3.2.	Il punto zero dell’orientamento	 66
1.3.3.	Doppia sensazione e sensazioni localizzate	 68
1.3.4.	Sensazioni cinestetiche	 71
1.3.5.	Problemi? Il (loro) nome è Legione	 73

1.4.	Il corpo vissuto abbandona la scrivania	 80
1.4.1.	Ma gli angeli hanno un corpo vissuto?	 81
1.4.2.	Corpo vissuto e (forse troppa) anima	 87

Capitolo Secondo
	 ESSERE E/O AVERE UN CORPO	 93

2.1.	Il dilemma fenomenologico	 93
2.1.1.	Essere anziché avere (un corpo)	 93
2.1.2.	Essere e in più avere (un corpo)	 98

2.2.	Vers le concret! La magia dell’intenzionalità fungente  
	 corporea	 104



294	 Essere un corpo vissuto

2.2.1.	Io esisto il mio corpo	 104
2.2.2.	Il corpo-per-sé	 107
2.2.3.	Il corpo-per-altri	 111
2.2.4.	Il corpo-per-sé-per-altri	 113
2.2.5.	Quando la logica non è tutto	 114

2.3.	La sparizione e dis-apparizione del corpo	 117
2.3.1.	Il corpo sorpassato	 117
2.3.2.	Il corpo vissuto è davvero il corpo assente?	 122

2.4.	Se il corpo diventa carne	 126
2.4.1.	Percezione e movimento	 128
2.4.2.	Incarnazione e comunione	 132
2.4.3.	Chiasma e carne	 139
2.4.4.	Un abbaglio?	 144

Capitolo Terzo
	 L’AUTOAFFEZIONE DEL CORPO PATICO	 151

3.1.	Incarnazione	 152
3.2.	Terra incognita: il corpo sentito neofenomenologico	 158

3.2.1.	Il corpo sentito	 161
3.2.2.	Lo spazio assoluto e predimensionale (e l’arto fantasma)	 165
3.2.3.	Le isole del corpo sentito (e lo schema corporeo)	 169
3.2.4.	L’alfabeto del corpo sentito	 180
3.2.5.	Che cos’è la comunicazione del corpo sentito?  
	 Incorporazione e scorporazione	 182
3.2.6.	Presenza e corporeità sentita (spunti terapeutici)	 191
3.2.7.	Dare a Schmitz ciò che è di Schmitz	 194

3.3.	Il corpo vissuto come risonanza	 201
3.3.1.	Responsività corporea	 203
3.3.2.	Il corpo vissuto come risonanza ecologica	 208
3.3.3.	Risonanze	 218

3.4.	Il corpo vissuto è (anche) un compito	 221
3.4.1.	Il corpo vissuto è la natura che noi stessi siamo	 222
3.4.2.	Tra Nuova Fenomenologia e Somaestetica	 229
3.4.3.	Un’appendice: dalla sociologia del corpo a una sociologia  
	 dal corpo vissuto	 238

Conclusione (ma per continuare...)	 253

Bibliografia	 257

Indice dei nomi	 287



336. Hrnjez Saša e Morani Roberto [a cura di], Contraddizioni hegeliane, 2025, pp. 284.
335. Alberti Germana, Un’estetica della coappartenenza. Il tema dell’affettività in Mikel 

Dufrenne, 2025, pp. 400.
334. Martone Emily, Oltre l’identità. Amore e politica a partire da Kierkegaard, 2025, pp. 272.
333. Mori Luca, Fictional characters in philosophy. A contribution to the history and theory 

of a tool for thinking, 2025, pp. 220.
332. Farinella Simone, Su Hegel e il misticismo ebraici. In preparazione.
331. Gamba Matteo, L’essere è tempo. Coscienza, storia e percezione in Husserl, Heidegger e 

Merleau-Ponty, 2026, pp. 152.
330. Griffero Tonino, Essere un corpo vissuto. Una prospettiva neofenomenologica, 2026, pp. 

296.
329. Salvadè Anna Maria, Il disordine del mondo. Letteratura e catastrofe tra Sette e Otto-

cento, 2025, pp. 212.
328. Morelli Ugo, L’attesa. In preparazione.
327. Cuttone Alessia, Cura e resistenza. Dall’ecofemminismo occidentale alle prospettive in-

digene, 2025, pp. 132.
326. De Filippis Renato [a cura di], Oltre le frontiere linguistiche. La sfida delle traduzioni 

di opere filosofiche fra il “Lungo Medioevo” e il Contemporaneo. Atti del Convegno 4 e 5 
luglio 2022, 2025, pp. 144.

325. Bucci Paolo, Il Genio che scopre e occulta. Galileo nella cultura austro-tedesca fra Otto 
e Novecento, 2025, pp. 140.

324. Gagliasso Elena, Pollo Simone, Severini Eleonora [a cura di], Origini e attualità 
dell’Origine dell’uomo. Scienza, etica, letteratura, 2025, pp. 124. 

323. Massimo Serena, Danzare la relazione. L’esperienza vissuta del danzare tra spontaneità 
e “making sense”, 2025, pp. 340.

322. Marin Francesca, Le tre Grazie dell’etica: vulnerabilità, cura e gratitudine, 2025, pp. 224. 
321. Tomasi Gabriele, Dall’Io assoluto all’Io poetico. Estetica, poesia e conoscenza in Friedrich 

Hölderlin (1794-1800), 2025, pp. 388.

philosophica

L’elenco completo delle pubblicazioni è consultabile sul sito

www.edizioniets.com
alla pagina 

http://www.edizioniets.com/view-Collana.asp?Col=philosophica

Pubblicazioni recenti



Edizioni ETS
Palazzo Roncioni - Lungarno Mediceo, 16, I-56127 Pisa

info@edizioniets.com - www.edizioniets.com
Finito di stampare nel mese di gennaio 2026




