
philosophica
[335]



philosophica

serie blu

fondata da Leonardo Amoroso

diretta da Elio Franzini

comitato scientifico
Paolo D’Angelo, Roberta Dreon, Serena Feloj, Tonino Griffero

Paul Kottman, Giovanni Matteucci, Andrea Mecacci
Alberto L. Siani, Elena Tavani, Gabriele Tomasi



Edizioni ETS

Germana Alberti

Un’estetica  
della coappartenenza
Il tema dell’affettività in Mikel Dufrenne



www.edizioniets.com

© Copyright 2025
Edizioni ETS

Palazzo Roncioni - Lungarno Mediceo, 16, I-56127 Pisa
info@edizioniets.com
www.edizioniets.com 

Distribuzione 
Messaggerie Libri SPA

Sede legale: via G. Verdi 8 - 20090 Assago (MI)

Promozione 
PDE PROMOZIONE SRL 

via Zago 2/2 - 40128 Bologna 

ISBN 978-884677430-9
ISSN 2420-9198

Pubblicato con un contributo della Società Italiana d’Estetica



Al mio maestro Daisaku Ikeda





INTRODUZIONE

La ricezione del pensiero di Mikel Dufrenne (1910-1995) ha 
subìto un destino singolare: troppo rivolto ai problemi dell’estetica e 
delle arti per interessare i fenomenologi ed essere annoverato a pie-
no titolo tra questi ultimi; troppo implicato in questioni ontologiche 
(nonché eccentrico anche rispetto a un certo linguaggio e a certi motivi 
ispiratori dell’estetica fenomenologica francese) per coinvolgere gli 
estetologi, egli è rimasto per molti anni una voce isolata o non adegua-
tamente conosciuta nel panorama filosofico contemporaneo. Si tratta 
di una contemporaneità che Dufrenne ha pienamente rappresentato 
e interpretato, con la sua produzione filosofica che, iniziata nel 1953 
con la pubblicazione delle sue due tesi di dottorato (com’era prassi in 
Francia fino ad alcuni decenni fa: una principale − la Phénoménologie 
de l’expérience esthétique – e una complementare − La personnalité de 
base), si conclude con alcuni articoli pubblicati all’inizio degli anni ’90. 
Allo scarso successo del suo pensiero ha contribuito senz’altro anche il 
fatto di portare avanti un pensiero filosofico inattuale, e anticonformi-
stico rispetto alle mode culturali e alle correnti filosofiche che hanno 
prevalso nei decenni in cui egli ha operato, prime tra tutte quelle del 
decostruzionismo, dello strutturalismo e del postmodernismo. Inat-
tuale, ed è davvero paradossale, Dufrenne lo è stato anche quando, 
pur inserendosi a pieno titolo nel dibattito che anima il ’68 francese, 
il suo pensiero si smarca da quello dei teorici del desiderio (Deleuze, 
Lyotard, Foucault), pur mettendo egli al centro del proprio pensiero lo 
stesso tema. In anni più recenti, infine, in ragione della sorprendente 
attenzione suscitata dal pensiero di Merleau-Ponty, la filosofia dufren-
niana è stata sempre più spesso interpretata − in modo più o meno di-
chiarato e in ogni caso mai problematizzato − come una diretta filiazio-
ne (se non una riproposizione) di quella merleau-pontiana, anche per 
ciò che attiene a quelle tematiche affini ai due pensatori che Dufrenne 
elabora precedentemente e in modo indipendente da quest’ultima1. 

1	  Ci riferiamo in particolare al concetto di Natura. In un articolo del 1962 dedi-
cato a Merleau-Ponty in occasione della sua scomparsa (e dunque ben prima che venissero 



8	 Un’estetica della coappartenenza

Eppure, l’influenza di Merleau-Ponty  – che di certo è innegabile e 
riguarda in particolare il concetto di chair – non è di certo superiore a 
quella avuta su Dufrenne da altri pensatori come Eugène Minkowski, 
Erwin Straus o Gaston Bachelard, mentre è sicuramente inferiore, e 
soprattutto per ciò che attiene alla concezione della corporeità, a quel-
la avuta dallo psicofisiologo Maurice Pradines. 

La pensatrice I. Thomas-Fogiel − partendo dalla constatazione 
dell’assenza della filosofia dufrenniana dai manuali riassuntivi dedicati 
alla fenomenologia, e dal fatto che Dufrenne sia stato perlopiù conside-
rato come un estetologo più che come un fenomenologo – ha di recente 
messo in luce come ad essere invisibile non sarebbe tanto la sua estetica, 
quanto piuttosto l’originalità delle sue teorie più propriamente fenome-
nologiche: queste ultime presenterebbero invece delle caratteristiche 
che avvicinano la fenomenologia di Dufrenne a quella husserliana in 
misura maggiore di quanto accada in altre fenomenologie francesi, com-
presa quella merleau-pontiana2. Se non possiamo che concordare con 
Thomas-Fogiel, va però sottolineato che neppure l’estetica di Dufrenne 
ha subìto a nostro avviso una sorte molto diversa, dal momento che la 
Fenomenologia dell’esperienza estetica rimane tutt’oggi un’opera cui 
sono stati dedicati pochissimi studi critici, se comparati all’importanza 
che questo testo riveste per l’estetica fenomenologica e non solo: esso 
contiene infatti delle analisi la cui portata euristica e rilevanza per alcune 
questioni cardine dell’estetica contemporanea è rimasta ad oggi ine-
splorata. Eppure, come ebbe a dire il maggiore studioso anglofono del 
pensiero dufrenniano E. Casey, ma non solo, Dufrenne elabora, con la 
Phénoménologie, quella che può senz’altro essere definita la più comple-
ta e sistematica estetica fenomenologica3. Alcune di queste importanti 

pubblicati gli scritti inediti di quest’ultimo sulla Natura), Dufrenne si chiede se non si 
potrebbe forse interpretare l’Essere di cui parla Merleau-Ponty alla luce del proprio con-
cetto di Natura, e se non sia forse possibile che anche Merleau-Ponty si sia avvicinato in 
qualche modo a quel concetto (cfr. M. Dufrenne, Maurice Merleau-Ponty (1962), in Id., 
Jalons, Nijhoff, La Haye 1966, pp. 208-221).

2	  Cfr. I. Thomas-Fogiel, Vers une autre allure de la phénoménologie ? Mikel 
Dufrenne ou la phénoménologie comme philosophie transcendantale des relations, in J.B. 
Dussert - A. Jdey (a cura di), Mikel Dufrenne et l’Esthétique. Entre Phénoménologie et 
Philosophie de la nature, Presses universitaires de Rennes, 2016, pp. 55-77. Avremo modo 
di tornare su questo aspetto nel secondo capitolo.

3	  Cfr. E. Casey, Aesthetic Experience, in H-R. Sepp - L. Embree (a cura di), 
Handbook of Phenomenological Aesthetics. Contributions to phenomenology, Springer, Dor-
drecht-Heidelberg-London-New York 2010, pp. 1-7. Dello stesso avviso, come ricorderemo 
in seguito, sono J. Taminiaux, D. Formaggio, R.M. Feezel, ma anche lo stesso R. Ingarden.



	 Introduzione	 9

analisi, di cui daremo conto nel nostro lavoro, riguardano ad esempio: 
la forma espressiva come emergenza; lo statuto delle categorie estetiche 
e in particolare quella del poetico; il rapporto tra rappresentazione (o 
significato) ed espressione; il tipo di interrelazione esistente tra arti dif-
ferenti; ma anche l’espressione come estasi dei materiali. 

Con il presente lavoro ci proponiamo quindi di approfondire 
lo studio dell’estetica dufrenniana soffermandoci, soprattutto ma non 
solo, sugli aspetti di quest’ultima che non hanno trovato finora a no-
stro avviso adeguato approfondimento. Per fare ciò, si è scelto come 
filo conduttore dell’indagine quello dell’affettività. Non si tratta di una 
scelta casuale, dal momento che l’intera filosofia di Dufrenne si confi-
gura come una filosofia del sensibile, motivo per cui l’approfondimen-
to di questo tema ci permetterà di cogliere il senso di tutto il percorso 
filosofico dell’autore, e di trascendere le apparenti partizioni tra i prin-
cipali ambiti cui quest’ultimo si è rivolto: l’estetica, l’ontologia e la po-
litica. Ad essere trascesa sarà quindi, ovviamente, anche l’accezione di 
estetica come filosofia dell’arte, dal momento che l’estetica cui faccia-
mo riferimento nel titolo del nostro libro rimanda più in generale a una 
teoria del sentire che finisce con l’accomunare tipi di esperienze anche 
molto differenti. Posto che quello del rapporto tra il soggetto e il modo 
in cui l’oggetto si presenta è il problema principale della fenomenolo-
gia, la domanda di fondo alla quale si vuole rispondere è la seguente: in 
che modo l’affettività struttura di volta in volta il nostro rapporto con 
il mondo? Quale dimensione conoscitiva ci dischiude ciascuna decli-
nazione dell’affettività? Si tratta di un tipo di conoscenza che eccede 
chiaramente quella meramente intellettiva. Volendo chiamare in causa 
la classica contrapposizione interna alla fenomenologia tra idealismo e 
realismo, potremmo affermare che la filosofia dufrenniana sia caratte-
rizzata da un netto rifiuto del primo: l’affettività, lungi dall’essere un 
fatto privato del soggetto o di alcuni soggetti, fa da correlato a un certo 
modo di essere o di esprimersi della realtà. 

Il termine “affettività” porta con sé una vaghezza che gli deriva 
dal fatto di essere utilizzato, in ambito filosofico ma anche nel linguag-
gio comune, per indicare una galassia di fenomeni diversi: le sensazioni, 
le affezioni, i sentimenti, le passioni, i desideri. Eppure, tale vaghezza 
non può che essere accolta positivamente, dal momento che solo a 
fatica è possibile tracciare una linea di demarcazione netta tra queste 
sfere, senza dar luogo a delle distinzioni sempre opinabili o artificiali. 
Com’è stato correttamente osservato, «in fin dei conti, l’ambiguità della 



10	 Un’estetica della coappartenenza

parola affetto rinvia all’enigma stesso del suo fenomeno, che include la 
compromissione e l’apertura, il richiamo e l’accordo, la disposizione e 
la tonalità, senza omettere la pulsione»4. I diversi aspetti dell’affettività 
che è possibile mettere ogni volta in risalto non determinano soltanto le 
differenze tra fenomeni affettivi considerati differenti, ma attraversano 
al loro interno anche ciascuno di essi. È quindi per queste ragioni che 
dedicheremo il nostro lavoro tanto al sentimento, tanto al desiderio, 
quanto all’affezione più propriamente corporea, seppur Dufrenne 
tenda a utilizzare la parola sensibilità per indicare i sentimenti, e la 
parola affetto per indicare l’affezione corporea, e seppur poi chiami 
«a priori affettivo» quella disposizione che ci apre ai sentimenti. Va 
da sé, quindi, che la nostra indagine si rivolgerà a una sfera più ampia 
rispetto a quella che Dufrenne denomina propriamente come affettiva, 
cioè l’ultima che abbiamo menzionato. Come vedremo, la dimensione 
passiva dell’“essere affetti”, propria di tutte le forme di affettività che 
analizzeremo, in Dufrenne finisce col legarsi a un’attitudine attiva, sia 
essa riflessiva, adattiva, trasformativa o emancipativa. 

Può essere utile, a fini introduttivi e metodologici, mettere in 
luce alcune specificità del nostro lavoro, non seguendo necessaria-
mente il loro ordine espositivo. Una prima specificità ha a che fare con 
quell’eterogeneità delle fonti del pensiero dufrenniano che abbiamo in 
precedenza menzionato, cui si è cercato, nei limiti consentiti, di dare 
maggior attenzione possibile, anche in un’ottica comparativa. A tal 
fine, si è scelto di dedicare un’ampia sezione del testo (l’intero § 6.1) 
all’approfondimento della psicofisiologia di Maurice Pradines, in con-
siderazione dell’importanza capitale che questo pensatore riveste nel 
percorso filosofico di Dufrenne, ma anche in considerazione del fatto 
che, non solo non esistono studi dedicati al rapporto tra i due autori, 
ma sono pochissimi anche quelli dedicati al pensiero di Pradines stesso, 
il quale rimane ancora oggi, non solo in Italia ma anche in Francia, una 
figura poco conosciuta. In questo modo speriamo di poter contribuire, 
seppur in minima parte, a una riscoperta di questo pensatore, che mol-
to ha da dire anch’egli sul tema della sensibilità e delle affezioni: 

4	  É. Clémens, Le langage et l’expérience corporelle de l’affect, in R. Brisart - R. 
Célis (a cura di), La voix des phénomènes. Contributions à une phénoménologie du sens 
et des affects, Presses de l’Université Saint-Louis, Bruxelles 1995, p. 140 (qui e altrove, 
laddove vengano citati testi in lingua staniera, le traduzioni sono mie).



	 Introduzione	 11

[S]e c’è una genesi è di certo, come ha mostrato Pradines a un altro 
proposito, una genesi reciproca. [… N]on siamo uno spirito che si aggiunge-
rebbe a un corpo, né un corpo che sarebbe lo scadimento di uno spirito, ma 
perennemente un corpo che diviene spirito e uno spirito che diviene corpo5.

Laddove si sono rivelati utili per comprendere la peculiarità del 
pensiero dufrenniano, sono stati fatti degli approfondimenti, seppur 
più sintetici del precedente, anche sul rapporto esistente tra la filosofia 
di Dufrenne e quella di Jean-Paul Sartre, Erwin Straus, Michel Henry, 
Jean-François Lyotard, Étienne Souriau, Theodor Lipps e Maurice Mer-
leau-Ponty, per citare i più importanti. A proposito di quest’ultimo − e 
per smarcarci da quella consuetudine interpretativa che si è in preceden-
za rilevata − abbiamo preferito mettere in risalto, più che le ormai scon-
tate analogie tra i due pensatori, soprattutto le differenze esistenti, in 
merito alla concezione della corporeità e a quella della sinestesia (§ 6.2.4, 
§ 6.3.2). In un’ottica invece soltanto comparativa − dal momento che 
il filosofo non viene preso in considerazione da Dufrenne − abbiamo 
invece dedicato alcune pagine a un confronto tra la fenomenologia della 
ricezione estetica di Dufrenne e quella di Moritz Geiger (§ 3.1.4).

Un’altra specificità del nostro lavoro in un certo senso speculare 
alla precedente, cui abbiamo voluto dedicare un’attenzione costante 
al fine di conferire un’adeguata valorizzazione alla filosofia di Dufren-
ne, è quella del legame tra quest’ultimo e l’attualità. Questa volontà 
si è espressa sostanzialmente in tre direzioni. La prima ci ha portato 
a interrogarci sull’influenza che ha avuto la filosofia dufrenniana per 
l’elaborazione di alcuni concetti filosofici e per la fenomenologia con-
temporanea: è a questo scopo che ci siamo soffermati brevemente sul 
concetto di “immaginabile” formulato dalla pensatrice francese, non-
ché allieva di Dufrenne, Maryvonne Saison (§ 5.2.3), ma soprattutto, 
e più approfonditamente, sulla fenomenologia di Renaud Barbaras 
(§ 5.3.2). Lungi dall’essere soltanto un modo per mettere in luce i de-
biti filosofici che questi due pensatori hanno nei confronti di Dufren-
ne, questo aspetto ci permetterà di comprendere meglio, di ritorno, 
la filosofia dufrenniana stessa, ed è questa in fin dei conti la ragione 
primaria di questi riferimenti. La seconda direzione cui si è diretto il 
nostro interesse per l’attualità è quella della relazione esistente tra al-
cune questioni teoriche dell’estetica contemporanea − espresse anche 

5	  M. Dufrenne, Fenomenologia dell’esperienza estetica (1953), trad. it. e cura di 
G. Alberti, Aesthetica, Milano 2023, pp. 419-420.



12	 Un’estetica della coappartenenza

in recenti lavori − e alcune teorizzazioni o impostazioni metodologiche 
proprie della filosofia dufrenniana, che possono contribuire a offrire 
nuove prospettive sulle prime (cap. 1 e § 3.5). Il rapporto è natural-
mente anche inverso: sono cioè anche le questioni e gli studi analizzati 
a mettere in luce le peculiarità della filosofia dufrenniana. La terza e 
ultima direzione − ma anche la più importante − in cui si è espressa 
la nostra volontà di attualizzare il pensiero di Dufrenne è quella che 
concerne il tema delle atmosfere, atmosfere intese come qualità affet-
tive effuse nello spazio. Questo in ragione tanto dell’importanza che 
il concetto di atmosfera riveste nell’estetica dufrenniana e dunque per 
la comprensione della stessa, quanto in ragione del sempre maggiore 
interesse che questo argomento riscuote oggi, non solo in ambito fi-
losofico ad opera della Nuova fenomenologia, ma più in generale, e a 
livello internazionale, nelle scienze umane6. Al concetto di atmosfera 
nella filosofia di Dufrenne abbiamo infatti dedicato un intero capitolo 
(cap. 4), servendoci dei più recenti lavori critici pubblicati sul tema e 
di un confronto con le teorie neo-fenomenologiche, al fine di appro-
fondirlo nella maniera più esaustiva possibile. Un’approfondita analisi 
è stata dedicata anche ai concetti di «a priori affettivo» e «categoria 
affettiva», vista la rilevanza che essi hanno per il tema della nostra ri-
cerca, ma anche in ragione della loro stretta correlazione, in Dufrenne, 
con il tema delle atmosfere, nonché in considerazione dei pochissimi 
approfondimenti critici che questi due concetti cardinali dell’estetica 
dufrenniana hanno finora ricevuto (§ 4.1).

Un’ultima specificità del nostro lavoro riguarda infine le fonti 
primarie utilizzate. Al fine di comprendere meglio l’evoluzione di certi 
concetti nel pensiero di Dufrenne, nonché il rapporto intellettuale in-
tercorso tra il filosofo e altri pensatori a lui coevi, ci siamo serviti degli 
scritti inediti dell’autore conservati a Caen presso l’Archivio IMEC 
(«Institut Mémoires de l’édition contemporaine»), presso il quale è 
stata svolta una parte della nostra ricerca. Il “fondo Dufrenne”, accol-
to in questa sede nel 2009, è stato arricchito di nuovi documenti nel 
2018. I documenti più interessanti, di cui daremo conto, sono costituiti 
da uno scritto di Dufrenne (L’art et le réel, 1971) e da una lettera di 
R. Ingarden (1954), il quale commenta le analisi fatte da Dufrenne, 
nella Fenomenologia dell’esperienza estetica, sulla sua Fenomenologia 

6	  Cfr. T. Griffero, Is There Such a Thing as an “Atmospheric Turn”? Instead of 
an Introduction, in T. Griffero - M. Tedeschini (a cura di), Atmosphere and Aesthetics. 
A Plural Perspective, Palgrave Macmillan, Basingstoke 2019, pp. 11-62.



	 Introduzione	 13

dell’opera d’arte letteraria. Di questa lettera parleremo nel § 3.1.3 ma, 
indirettamente, anche nel § 4.4.1.

La nostra indagine sul tema dell’affettività in Mikel Dufrenne 
procede secondo un ordine concettuale e non cronologico. Ciò vuol 
dire che ciascun capitolo principale del libro (si tratta di quelli con-
tenuti nella seconda parte) affronta il tema prescelto in maniera tra-
sversale ai diversi testi, e dunque ai diversi periodi di produzione del 
filosofo. Ciò non toglie che, in ragione della predilezione dell’autore 
per certi argomenti in alcuni anni della sua vita, il tema di un capitolo 
possa di fatto coincidere con degli scritti cronologicamente più omo-
genei: è ciò che accade nel quinto capitolo. La scelta di procedere per 
temi più che per ordine cronologico è stata dettata, oltre che da ragioni 
legate all’argomento prescelto, anche dalla volontà di mettere in risalto 
la sostanziale coerenza e omogeneità del pensiero dufrenniano. Nella 
sua prima importante opera, la Fenomenologia dell’esperienza estetica, 
sono infatti a nostro avviso già contenuti tutti i successivi temi che l’au-
tore svilupperà esplicitamente soltanto in seguito. Come avremo modo 
di sottolineare, l’aspetto della filosofia di Dufrenne che subisce l’evo-
luzione più significativa è quello che riguarda lo statuto dell’oggetto 
estetico, nonché il tipo di percezione richiesta per poterlo esperire: da 
esperienza contemplativa dell’opera d’arte, l’esperienza estetica diverrà 
sempre più spesso esperienza sensibile tout court, e la percezione, da 
disinteressata, sempre più edonisticamente e corporeamente coinvolta. 
Ma a ben vedere, anche in questo caso, più che di una vera e propria 
evoluzione del suo pensiero, sarebbe più corretto parlare di un al-
largamento del campo di designazione di certi concetti, i cui confini, 
considerati sempre più stretti dal filosofo, vanno sfumandosi progres-
sivamente. Il caso più emblematico è chiaramente quello del concetto 
di “opera d’arte” che, partito col designare l’opera considerata tale in 
un certo contesto culturale da determinati esperti, potrà coincidere in 
seguito anche con un avvenimento, cioè con tutto ciò che suscita un 
coinvolgimento affettivo, di cui è emblematica espressione il coinvolgi-
mento collettivo che si verifica nella festa: 

In questa esperienza, al pari di come i valori e i significati si sfumano, 
tra il reale e l’immaginario, tra le vacanze e il lavoro, non c’è affatto quella 
rottura epistemologica e pratica che istituisce la nostra razionalità. E neppu-
re tra il funzionale e il bello: l’arte è dappertutto. Nella curva della brocca, 
nell’allure della coefora, nella disposizione delle case, nell’immagine dell’an-
tenato presso il focolare, nella decorazione della piroga come nei gesti dei 



14	 Un’estetica della coappartenenza

rematori. […] E forse sarebbe tempo oggi di riabilitare, contro il pittorico, 
il decorativo: la pittura che non produce tanto un oggetto da contemplare, 
quanto un’atmosfera in cui vivere7.

Una riflessione a parte merita invece l’“evoluzione” (che evolu-
zione, come vedremo, poi non è) del concetto di oggetto estetico natu-
rale, del quale avremo modo di parlare nel § 4.5.

Al fine di fornire una visione complessiva del testo, presentiamo 
qui di seguito un breve prospetto del contenuto dei sei capitoli che lo 
compongono, rimandando alle introduzioni poste all’inizio di ciascun 
capitolo principale per delle sintesi più dettagliate.

Il primo capitolo affronta alcune questioni teorico-critiche che 
riguardano tanto la fenomenologia quanto l’estetica, nonché il rapporto 
tra questi due ambiti. Esse sono affrontate con particolare attenzione 
al contesto filosofico francese, e prendendo soprattutto in considera-
zione analisi di studiosi che si sono confrontati a diverso titolo con il 
pensiero di Dufrenne. La prima questione è quella delle condizioni che 
consentono a una filosofia di potersi definire come fenomenologica 
nonostante le sue “eresie” (§1.1). La seconda verte sulla centralità che 
assume la riflessione sull’arte in certe teorie fenomenologiche, e sulla 
funzione ricoperta da tale riflessione per la definizione di queste ultime 
(§1.2). La terza questione è quella della coincidenza dell’estetica come 
teoria dell’arte e dell’estetica come teoria del sentire, dal momento che 
essa è considerata da alcuni pensatori la chiave di volta per comprende-
re il senso dell’estetica fenomenologica (§ 1.3). Successivamente, viene 
presa in considerazione una quarta questione speculare alla precedente: 
quella di una possibile e indebita invasione di campo dell’estetica nei 
confronti della filosofia dell’arte (§ 1.4). Su ciascuna di queste quattro 
questioni la filosofia di Dufrenne può contribuire a fornire delle nuove 
prospettive, ma essa può venire a sua volta chiarificata dalle prime. 

Il secondo capitolo funge da presentazione del pensiero di Du-
frenne, ripercorrendo i principali interessi che hanno caratterizzato 
il suo percorso filosofico, nonché alcune specificità del suo pensiero 
(§2.1). Vengono quindi presi in considerazione due aspetti della sua 
filosofia che, più di altri, hanno generato nella letteratura critica, a lui 
coeva ma anche recentissima, perplessità o critiche: il primo è quello 
dello sviluppo, da parte di Dufrenne, di una “filosofia della Natura” 

7	  M. Dufrenne, Art et politique, U.G.E. «10/18», Paris 1974, pp. 235, 237.



	 Introduzione	 15

(§2.2); il secondo è quello che riguarda la sua elaborazione di un’este-
tica dello spettatore (§2.3). Il nostro intento sarà quello di mostrare 
come queste critiche derivino da presupposti non sempre fondati. 

Il terzo capitolo dà inizio alla seconda parte del libro, cioè alla 
trattazione vera e propria del nostro tema di indagine. Il capitolo af-
fronta la maggior parte dei temi-cardine dell’estetica propriamente det-
ta di Dufrenne. Seppur sia sempre difficile, in un’analisi di tipo feno-
menologico quale è quella adottata dal filosofo, separare lo studio della 
percezione estetica da quello dell’oggetto estetico, possiamo dire tutta-
via che i §§ 3.1 e 3.2 affrontano prevalentemente questioni legate alla 
percezione estetica, mentre i §§ 3.3, 3.4 e 3.5 analizzano a fondo aspetti 
legati al modo di essere dell’oggetto estetico. Gli ultimi paragrafi (3.6 
e 3.7) si soffermano invece sul significato dell’esperienza estetica nella 
sua globalità, mettendo in luce la portata metafisica di tale esperienza. 

Il quarto capitolo si apre con un’analisi dei concetti di “a priori 
affettivo” e “categoria affettiva” (§ 4.1). Essi sono propedeutici per la 
comprensione dell’intero capitolo, dedicato a un altro concetto che in 
Dufrenne è profondamente legato ai precedenti: quello di atmosfera. 
Seppur, anche in questo caso, la trattazione proceda sulla base di crite-
ri concettuali più che cronologici o dettati dall’analisi di singole opere, 
possiamo dire che i §§ 4.2, 4.3 e 4.4 si rivolgano prevalentemente − ol-
tre che ovviamente a una definizione delle caratteristiche precipue del-
la concezione dufrenniana di atmosfera − alle analisi contenute nella 
Fenomenologia dell’esperienza estetica, mentre i §§ 4.5 e 4.6 analizzino 
l’applicazione che il concetto di atmosfera ha trovato, grazie ai suoi 
scritti successivi, in ambiti che trascendono quello dell’arte. 

A fungere da motivo conduttore del terzo e del quarto capitolo 
è l’affezione del sentimento, vista come quel tipo di affettività che, 
trascendendo la semplice emozione, apre il soggetto a una dimensione 
conoscitiva e intersoggettiva. 

Il quinto capitolo è invece incentrato sull’affezione del desiderio, 
centrale nel pensiero di Dufrenne a partire dalla fine degli anni ’60. Essa 
ci porta ad approfondire questioni che non riguardano soltanto la fru-
izione delle opere d’arte e la relativa evoluzione, in Dufrenne, del con-
cetto di «piacere estetico» in quello di «godimento estetico» (§ 5.1), ma 
anche aspetti legati maggiormente alle concezioni etico-politiche (§ 5.1, 
§ 5.2) ed ontologiche (§ 5.3) del nostro autore. A proposito di quest’ul-
timo aspetto, dedicheremo un approfondimento al concetto di desiderio 
elaborato nella fenomenologia di Barbaras, dal momento che quest’ulti-
mo trae in parte ispirazione dal medesimo concetto dufrenniano, e può 



16	 Un’estetica della coappartenenza

contribuire a sua volta, in ragione del suo maggiore livello di analiticità, 
a chiarificare il senso della concezione dufrenniana (§ 5.3.2). 

Il sesto capitolo analizza invece l’ampia sfera delle affezioni cor-
poree e sensoriali. Dopo un approfondimento degli aspetti della psico-
fisiologia di Pradines cui maggiormente Dufrenne si richiama (§ 6.1), 
viene analizzata la concezione della corporeità di Dufrenne, che si 
esprime soprattutto nelle analisi da lui dedicate al «piano della pre-
senza originaria», cioè a quel momento antepredicativo dell’esperienza 
percettiva in cui non è ancora presente una chiara distinzione tra sog-
gettivo e oggettivo (§6.2). Un vero e proprio annullamento di questa di-
stinzione e di quella esistente tra sfere sensoriali differenti, tuttavia, non 
può mai darsi in maniera assoluta: ecco allora che Dufrenne si servirà 
del concetto di «pre-estesico» per descrivere questa dimensione unita-
ria inafferrabile. Ci soffermeremo quindi sulla concezione dufrenniana 
dell’esperienza sinestesica (§ 6.3) e sull’applicazione che tale concezio-
ne trova nel campo delle arti: si tratta di quelle pratiche artistiche che 
fondono insieme arti riconducibili a registri sensoriali differenti, il che 
ci porterà a parlare del concetto dufrenniano di «transartistico» (§6.4).



Introduzione � 7

Prima Parte
Alcune questioni teoriche a partire dal dibattito contemporaneo

Capitolo 1
L’ESTETICA FENOMENOLOGICA  
E L’UNITÀ DELL’ESTETICA� 19
1.1.	Quale fenomenologia?� 20
1.2.	La “svolta estetica” della fenomenologia� 25
1.3.	La coincidenza dell’estetica come teoria dell’arte  
		  e dell’estetica come teoria del sentire� 30
1.4.	La filosofia dell’arte “succube” dell’estetica� 36

Capitolo 2
ASPETTI CONTROVERSI  
DELLA FENOMENOLOGIA DUFRENNIANA� 47
2.1.	Una filosofia della presenza� 47
2.2.	Limiti e oltrepassamenti� 63
2.3.	L’estetica dello spettatore e il problema  
		  della Natura-artista� 71

Seconda Parte
Affettività, esperienza e corporeità nella filosofia di Mikel Dufrenne

Capitolo 3
IL SENTIMENTO E L’ESPRESSIVITÀ  
DELL’OGGETTO ESTETICO� 83
		  Introduzione� 83
3.1.	L’esperienza estetica e la riflessione simpatetica� 86
	 3.1.1.	 La percezione ordinaria� 87
	 3.1.2.	 La percezione estetica� 90

INDICE



398	 Un’estetica della coappartenenza

	 3.1.3.	 Dufrenne e R. Ingarden� 98
	 3.1.4.	 Dufrenne e M. Geiger: alcune analogie� 102
3.2.	Dufrenne e l’Einfühlung� 108
3.3.	Lo statuto dell’oggetto estetico� 120
3.4.	Il “corpo” dell’opera come apoteosi del sensibile� 129
3.5.	Forma ed emergenza espressiva� 134
3.6.	Il sentimento come profondità� 144
3.7.	La dimensione affettiva del poetico� 153

Capitolo 4
A PRIORI AFFETTIVI E ATMOSFERE� 159
		  Introduzione� 159
4.1.	Gli a priori affettivi e le categorie affettive� 163
	 4.1.1.	 Il concetto di a priori� 163
	 4.1.2.	 Gli a priori affettivi soggettivi� 169
	 4.1.3.	 Gli a priori affettivi oggettivi� 172
	 4.1.4.	 Le categorie affettive� 175
4.2.	I sentimenti e gli oggetti estetici come atmosfere� 182
	 4.2.1.	 Sul concetto di atmosfera in Dufrenne� 182
	 4.2.2.	 Dinamica delle atmosfere� 190
	 4.2.3.	 Pratica delle atmosfere� 195
4.3.	Atmosphère, aura, éclat� 199
4.4.	La percezione atmosferica quale chiave esplicativa  
		  della fruizione dell’opera e l’autorità “tentacolare”:  
		  due casi emblematici� 210
	 4.4.1.	 L’atmosfera dell’opera letteraria� 211
	 4.4.2.	 L’atmosfera dell’opera architettonica� 216
4.5.	L’oggetto estetico naturale e l’atmosfera del paesaggio� 221
4.6.	Verso un’erotica atmosferica� 229

Capitolo 5
IL DESIDERIO COME LEGAME TRA L’INDIVIDUO  
E IL MONDO� 235
		  Introduzione� 235
5.1.	Desiderio, godimento estetico, perversione� 238
	 5.1.1.	 Alcuni presupposti ontologici� 238
	 5.1.2.	 Arte e politica� 243
	 5.1.3.	 Jouissance� 248



	 Indice	 399

	 5.1.4.	 Oltre Lyotard e Deleuze� 252
	 5.1.5.	 Il desiderio traviato� 257
5.2.	Immaginario o “immaginabile”?� 260
	 5.2.1.	 Sul concetto di immaginazione nella fenomenologia� 261
	 5.2.2.	 Grandi immagini e utopie� 265
	 5.2.3.	 L’immaginabile come realizzabile� 270
5.3.	Il desiderio come movimento e lacuna ontologica� 273
	 5.3.1.	 L’impensabile originario� 273
	 5.3.2.	 Oltre Dufrenne: sulla metafisica del desiderio  
		  di R. Barbaras� 277

Capitolo 6
I PRESUPPOSTI PERCETTIVO-CORPOREI  
DELLA FILOSOFIA DUFRENNIANA� 291
		  Introduzione� 291
6.1.	A partire da M. Pradines e dal concetto  
		  di “ragione organica”� 294
	 6.1.1.	 Un pensiero eterodosso� 297
	 6.1.2.	 Impressione, sensazione, affezione� 303
	 6.1.3.	 Sulla natura teratologica del dolore e sul piacere� 307
	 6.1.4.	 Rapporti con il pensiero dufrenniano� 310
6.2.	Il piano della presenza originaria� 317
	 6.2.1.	 Un connubio inafferrabile� 317
	 6.2.2.	 La presenza nella filosofia sartriana� 327
	 6.2.3.	 La critica a M. Henry� 332
	 6.2.4.	 La critica a M. Merleau-Ponty� 336
	 6.2.5.	 Alcune conclusioni� 341
6.3.	L’esperienza sinestesica, il virtuale e il pre-estesico� 343
	 6.3.1.	 La lezione di E. Straus� 344
	 6.3.2.	 Invisibile o virtuale?� 349
6.4.	Il transartistico o il sinestesico come prassi� 361
	 6.4.1.	 L’unità delle arti� 362
	 6.4.2.	 Quale unità? A proposito delle riflessioni sull’opera d’arte  
		  monumentale di M. Henry� 369

Conclusioni� 375

Bibliografia� 379



336.	 Hrnjez Saša e Morani Roberto [a cura di], Contraddizioni hegeliane, 2025, pp. 284.
335.	 Alberti Germana, Un’estetica della coappartenenza. Il tema dell’affettività in Mikel 

Dufrenne, 2025, pp. 400.
334.	 Martone Emily, Oltre l’identità. Amore e politica a partire da Kierkegaard, 2025, pp. 272.
333.	 Mori Luca, Fictional characters in philosophy. A contribution to the history and theory 

of a tool for thinking, 2025, pp. 220.
332.	 Farinella Simone, Su Hegel e il misticismo ebraici. In preparazione.
331.	 Gamba Matteo, L’essere è tempo. Coscienza, storia e percezione in Husserl, Heidegger e 

Merleau-Ponty, 2025, pp. 152.
330.	 Griffero Tonino, Essere un corpo vissuto. In preparazione.
329.	 Salvadè Anna Maria, Il disordine del mondo. Letteratura e catastrofe tra Sette e Otto-

cento, 2025, pp. 212.
328.	 Morelli Ugo, L’attesa. In preparazione.
327.	 Cuttone Alessia, Cura e resistenza. Dall’ecofemminismo occidentale alle prospettive in-

digene, 2025, pp. 132.
326.	 De Filippis Renato [a cura di], Oltre le frontiere linguistiche. La sfida delle traduzioni 

di opere filosofiche fra il “Lungo Medioevo” e il Contemporaneo. Atti del Convegno 4 e 5 
luglio 2022, 2025, pp. 144.

325.	 Bucci Paolo, Il Genio che scopre e occulta. Galileo nella cultura austro-tedesca fra Otto 
e Novecento, 2025, pp. 140.

Edizioni ETS
Palazzo Roncioni - Lungarno Mediceo, 16, I-56127 Pisa

info@edizioniets.com - www.edizioniets.com
Finito di stampare nel mese di dicembre 2025

philosophica

L’elenco completo delle pubblicazioni è consultabile sul sito

www.edizioniets.com
alla pagina 

http://www.edizioniets.com/view-Collana.asp?Col=philosophica

Pubblicazioni recenti




